
Pilde specifice Evangheliei după Luca 
 

1 

 

UNIVERSITATEA „OVIDIUS” CONSTANŢA 

FACULTATEA DE TEOLOGIE  

 

 

 

 

 

 

PILDE SPECIFICE EVANGHELIEI  

DUPĂ LUCA 

Teză de doctorat 

Rezumat 

 

 

 

 

COORDONATOR:         

IPS PROF. UNIV. DR. TEODOSIE PETRESCU     

             

 

 

              DOCTORAND: 

ARHID. BOGDAN-FLORIN M. CHIRILUŢĂ 

 

 

 

CONSTANŢA 

2012 

 



Pilde specifice Evangheliei după Luca 
 

2 

 

 

Planul lucrării 
 

Introducere  

Pildele Mântuitorului – Modalitate de exprimare a adevărului de credinţă 

 

PARTEA I 

SPECIFICUL EVANGHELIEI DUPĂ LUCA 

Capitolul I - Importanţa Evangheliei după Luca 

a. Introducere în Evanghelia după Luca 

a.1. Autorul Evangheliei a III-a 

a.2. Activitatea Sf. Ev. Luca 

a.3. Data �i locul compunerii scrierilor lucanice 

a.4. Destinatarii Evangheliei după Luca 

b. Mărturii și izvoare ale Evangheliei a III-a 

b.1. Mărturia Tradiţiei 

b.2. Mărturia Noului Testament despre Sf. Luca 

b.3. Izvoarele Evangheliei de la Luca 

 
Capitolul II - Specificul Evangheliei a III-a 

a. Idei specifice Evangheliei a III-a 

b. Mesajul Buneivestiri �i a Na�terii Fiului lui Dumnezeu cu Trup 

b. 1. Buna Vestire (1, 26-38) 

b.2. Cântarea Fecioarei Maria (1, 46-54) 

b.3. Cântarea preotului Zaharia (1, 67-79) 

b.4. Cântarea îngerilor (2, 14) 

b.5. Cântarea dreptului Simeon (2, 29-32) 

b.6. Relatarea na�terii lui Iisus (2, 1-7) 

c. Descrierea bogată în expresie a faptelor Mântuitorului. 

 

Partea a II-a 

PILDELE SPECIFICE EVANGHELIEI DUPĂ LUCA �I EXEGEZA LOR 

1. Parabola celor doi datornici (7, 40-48) 

2. Parabola samariteanului milostiv (10, 29-37) 



Pilde specifice Evangheliei după Luca 
 

3 

 

3. Parabola prietenului inoportun (11, 5-8) 

4. Parabola bogatului lacom (12, 13-21) 

5. Parabola slugilor care-�i a�teaptă stăpânul de la nuntă (12, 35-38) 

6. Parabola slugii care a cunoscut �i care n-a cunoscut voia stăpânului (12, 47-48) 

7. Parabola smochinului neroditor (13, 6-9) 

8. Parabola despre ocuparea locurilor la mese (14, 7-13) 

9. Parabola celor invitaţi la cina cea mare (9, 15-24) 

10. Parabola omului care vrea să-�i zidească turn �i a împăratului care se pregăte�te de 

război (14, 28-33) 

11. Parabola despre drahma pierdută (15, 8-10) 

12. Parabola fiului risipitor (15, 11-32) 

13. Parabola iconomului incorect (16, 1-3) 

14. Parabola bogatului nemilostiv �i a săracului Lazăr 

(16, 19-31) 

15. Parabola slugilor nefolositoare (17, 7-10) 

16.  Parabola judecătorului nedrept (18, 1-8) 

17. Parabola vame�ului �i a fariseului (18, 9-14) 

18. Parabola celor zece mine (19, 11-27) 

 

Partea a III-a  

 TEOLOGIA PILDELOR SF. EVANGHELIST LUCA 

 

Capitolul I - Învățătura dogmatică cuprinsă în pildele Sf. Ev. Luca 

a. Hristologia 

b. Soteriologia 

Capitolul II - Învăţăturile morale cuprinse în pildele 
Evangheliei Sf. Luca 

a. Milostenia 

a.1. Pilda samarineanului milostiv (10, 29-37) 

a.2. Pilda bogatului nemilostiv și a săracului Lazăr (16, 19-31) 

b. Iubirea de Dumnezeu �i de aproapele 

b.1. Pilda slugilor care-�i a�teaptă stăpânul de la nuntă (12, 35-38) 

b.2. Pilda slugilor care au cunoscut �i a slugii care nu a cunoscut voia stăpânului  (12, 

47-48)  



Pilde specifice Evangheliei după Luca 
 

4 

 

b.3. Pilda celor invitaţi la cina cea mare (14, 15-24) 

b.4. Pilda omului care vrea să-�i zidească turn �i a împăratului care se pregăte�te de 

război (14, 28-33) 

c. Smerenia 

Pilda vame�ului �i a fariseului (18, 9-14) 

d. Iertarea 

d.1. Pilda celor doi datornici (7, 40-48) 

d.2 Pilda fiului risipitor (15, 11 -32) 

e. Dreptatea 

e.1. Pilda iconomului incorect (16, 1-3) 

e.2. Pilda judecătorului nedrept (18, 1-8) 

 

Concluzii 

 



Pilde specifice Evangheliei după Luca 
 

5 

 

 

 

 

Introducere. Parabola a fost forma cea mai des folosită de Mântuitorul pentru a 

transmite învăţătura Sa celor ce se adunau în jurul Său spre a-L asculta. Este o formă a 

tradiţiei iudaice. Orientalii, îndeosebi evreii, erau cu multe secole înainte de venirea 

Mântuitorului obi�nuiţi cu genul de vorbire în parabole. Înţelepţi ca Solomon, profeţi ca 

Natan �i Isaia au alcătuit parabole frumoase pe care le găsim în paginile scripturistice ale 

Vechiului Testament (Eccl. 9, 14-16; II Sam. 12, 1-7; Is. 28, 23-29). Cu toate acestea 

parabolele evanghelice pot fi socotite ca alcătuind un gen de vorbire propriu 

Mântuitorului, în sensul că prin fondul lor doctrinar, ca �i prin formularea neîntrecută în 

frumuseţe, se prezintă ca opere desăvâr�ite, demne de înălţimea divinului lor Creator. 

Citind parabolele rostite de Mântuitorul �i încercând să găsim adevărata lor 

semnificaţie ne dăm seama că ne aflăm în faţa unei tradiţii demne de toată încrederea �i 

că, prin intermediul lor, se creează o relaţie, o comunicare nemijlocită cu Cel în care ele 

î�i au izvorul. Cu toate acestea, parabolele ne pun în faţa unei probleme dificile, aceea de 

a încerca să le găsim sensul lor original. Parabolele din Sfintele Evanghelii nu au menirea 

de a stabili maxime cu caracter general, ci fiecare dintre ele a fost relatată într-o situaţie 

reală din viaţa Lui, în momente diferite, deseori neprevăzute. De exemplu, ar fi o gre�eală 

mare să se creadă că pilda fiului risipitor conţine esenţa Evangheliei �i că, nu există nicio 

doctrină a ispă�irii care să fie esenţială pentru cre�tinism; sau să se presupună că 

milostivirea practicată faţă de semenii no�tri, din pilda samariteanului milostiv, constituie 

esenţa �i scopul mântuirii.1 

Parabolele, de fapt întreaga învăţătură, urmăresc să nască atitudini �i practici 

religioase noi. Mântuitorul Hristos nu-�i impune învăţătura cu forţa, ci lasă pe fiecare să 

aleagă, prin libertatea pe care o are, calea �i modul de a-�i conduce voinţa. A�adar, 

mulţimea, dar �i ucenicii au avut darul libertăţii de a-L urma ori de a-L părăsi. În 

Evanghelia după Ioan cap. 6  se spune că o parte dintre ucenici, după ce Iisus le-a vorbit 

despre Pâinea care coboară din cer, s-a smintit �i L-a abandonat. 

Evanghelia după Luca încorporează în textul ei o serie de parabole cu caracter 

aparte, nemaiîntâlnite în gândirea �i exprimarea umană, într-o a�a măsură elaborate. 

Parabolele relatate de Mântuitorul Hristos - mai ales în călătoria spre Ierusalim - 
                                                   
1 J. Simon Kistemaker, Pildele Domnului Iisus, Editura Societății Biblice din România, București, 2009, p. 26. 



Pilde specifice Evangheliei după Luca 
 

6 

 

accentuează �i nuanţează menirea noastră în viaţa pământească, slujirea pe care trebuie să 

o aducem cu credincio�ie �i statornicie lui Dumnezeu, valorile pe care un cre�tin trebuie 

să le promoveze în comunitate �i comuniune cu semenii, precum �i finalitatea 

eshatologică cand vom fi răspălătiţi pentru trecerea noastră credincioasă prin viaţa 

efemeră.2 

În continuare mi-am structurat teza în trei părți. În prima parte a lucrării am tratat 

despre importanța evangheliei lui Luca și a specificului ei în contextul Revelației creștine. 

�tim că Evanghelia a fost scrisă ca document pentru încredinţarea păgânilor despre 

mesianitatea lui Iisus din Nazaret �i a istoricităţii Sale. Prin amintirea numelui de Teofil, 

care în prologul Evangheliei este numit „Kratiste Teofile”, dar �i prin omiterea unor 

evenimente cu specific iudaic, ce nu ajutau la formarea viitorilor cre�tini dintre păgâni, Sf. 

Luca sugerează că această scriere este adresată păgânilor interesaţi de cre�tinism, 

indiferent de provincia romană în care s-ar afla. Astfel, important este să deducem 

destinatarii Evangheliei a treia �i mai puţin să aflăm locul unde a fost redactată3. 

 Un studiu atent al Evangheliei a treia ne arată că destinatarii ei erau cre�tini 

proveniţi dintre păgâni. Sf. Luca evită subiectele specific iudaice sau lasă la o parte 

anumite detalii care nu puteau fi înţelese de cititorii săi neiudei. Astfel, Luca omite 

secţiunea despre datina bătrânilor (Mc. 7, 1-23), referirea la revenirea lui Ilie (Mc. 9, 11-

13), antitezele din Matei (5, 21-22. 27-28. 33-37). Uneori rearanjează, în acela�i scop, 

elementele unui text sau evită unele detalii (a se compara Mt. 5, 38-48 cu Lc. 6, 27-36; 

Mt. 7, 24-27 cu Lc. 6, 47-49).4 

Evanghelia trebuie situată în anii 62-63, căci ea n-a putut fi scrisă înainte de 

Evanghelia de la Marcu, pe care Sf. Ev. Luca a folosit-o ca unul din principalele sale 

izvoare. Dar nici după Cartea Faptele Apostolilor, al doilea „cuvânt” al operei lucanice, 

care a fost scrisă în anul 63, deoarece se opre�te cu istorisirea la momentul când Sf. Ap. 

Pavel se afla deja de doi ani la Roma, a�teptând judecata Cezarului (Fapte 28, 30). Mulţi 

autori nu sunt de acord cu această datare �i pretind că Evanghelia a fost scrisă mai târziu, 

chiar după anul 70. Ei socotesc că finalul cărţii Faptele Apostolilor nu este un argument 

pentru datarea acestei cărţi la anul 63. Scriind Faptele Apostolilor, Sf. Luca ar fi urmărit 

un plan, acela de a înfăţi�a progresul propovăduirii Evangheliei de la Ierusalim până la 

                                                   
2 Cf. Alfred Loisy, L`Evangile selon Luc, Editura Du Cerf, Paris, 1924, p. 65. 
3 Ibidem, p. 59. 
4 Ibidem, p. 42. 



Pilde specifice Evangheliei după Luca 
 

7 

 

Roma, capitala imperiului (cf. Fapte 1, 8); el nu �i-ar fi propus să vină cu istorisirea 

evenimentelor la zi. E însă de necrezut că Sf. Luca ar fi putut întrerupe în acest chip 

relatarea faptelor „eroului” �i a dascălului său, Sf. Apostol Pavel. Cum nu ne-ar fi spus el 

ceva despre sfâr�itul captivităţii romane a Apostolului, dacă acesta s-ar fi petrecut deja?5 

Opera literară a Sfântului Luca se distinge prin remarcabile calităţi de fond �i 

formă. 

Ca �i precursoarele ei sinoptice - Sfintele Evanghelii de la Matei �i Marcu - 

Evanghelia a treia expune amănunţit activitatea mesianică a Fiului lui Dumnezeu 

întrupat, desfă�urată mai ales în Galileia, Perea �i Ierusalim, patimile, moartea, învierea, 

arătările de după înviere �i înălţarea Sa la cer (aceasta din urmă fiindu-i comună cu 

Evanghelia a doua). 

Autorul Evangheliei a treia înregistrează evenimentele împlinirilor mesianice în 

ordinea lor cronologică, dovedind în această direcţie mai multă �i mai exigentă grijă 

decât precursorii săi, Matei �i Marcu. Ceea ce ace�tia au înregistrat pe larg, Evanghelia a 

treia se mulţume�te de cele mai multe ori să noteze doar în treacăt, dând în schimb 

extensiune episoadelor pe care primii doi sinoptici le-au omis sau le-au povestit sumar.6  

Bogăţia cuprinsului acestei sfinte cărţi este întregită de valoarea documentară a 

relatărilor ei. În prolog, autorul ii informează pe cititori că are cuno�tinţă de existenţa - �i, 

deci, de cuprinsul - Evangheliilor precedente. Cu toate acestea, nu s-a mărginit la 

utilizarea lor servilă, ci a întreprins cercetări personale asiduie, consultând martori ai 

vieţii �i activităţii Mântuitorului, precum �i un oarecare material scris (a�a de ex. pentru 

genealogia Mântuitorului din cap. 3, care se deosebe�te simţitor de cea din cap. 1 al 

Evangheliei întâia). 

Cunoscând motivul alcătuirii scripturilor lucanice, cunoa�tem totodată �i scopul 

urmărit prin ele. Faptic, scopul fusese atins cu Evanghelia: lectura ei l-a determinat pe 

nobilul Teofil să îmbrăţi�eze cre�tinismul. Formal, acesta putea fi întregit prin 

completarea cuno�tinţelor de istorie bisericească cre�tină dobândite de Teofil din 

manuscrisul primei cărţi - ceea ce Sf. Luca nu a zăbovit a face, redactând cartea Faptele 

Apostolilor. 

În consemnarea evenimentelor legate de na�terea Sf. Ioan Botezătorul, Luca 

gravitează în jurul punerii numelui pruncului, pe când în relatarea despre na�terea lui Iisus 

                                                   
5 Pr. Dr. Ilie Melniciuc, suportul de curs pentru Noul Testament, anul I, semestrul II. 
6 Alois Stoger, L’evangile selon Saint Luc, Editura Desclee, Paris, 1968, p. 34. 



Pilde specifice Evangheliei după Luca 
 

8 

 

accentul este pus pe împrejurările na�terii �i evenimentele ce au însoţit taina întrupării 

Cuvântului lui Dumnezeu. Evanghelistul evidenţiază trei lucruri: 

a) descrie situaţia politică, pentru a motiva de ce Iisus S-a născut în Betleem. În 

acest fel introduce evenimentul na�terii lui Hristos în istorie, anticipându-i semnificaţia 

universală; 

b) face legătura între ora�ul Betleem �i David profetul, pentru a argumenta că Iisus 

este Mesia;  

c) prezintă începutul smerit al Mântuitorului Iisus, identificându-L cu săracii �i 

oropsiţii acestei lumi, pentru a convinge că este îndepărtat prin aspiraţiile �i slujirea Sa de 

vanitatea lumii. 

Luca pune în paralelă relatările despre na�terea lui Ioan Botezătorul �i a lui Iisus, 

prezentând superioritatea Domnului în faţa Înaintemergătorului. 

Tăierea împrejur a Mântuitorului (Lc. 2, 21) este amintită lapidar, pentru a sublinia 

punerea numelui de Iisus, a�a cum fusese vestită Fecioara Maria de către înger (Lc. 1, 31), 

iar în plan secundar pentru a arăta că Învăţătorul aparţine poporului iudeu, împlinind 

prevederile Legii dată de Dumnezeu lui Moise. 

În continuare întreaga Evanghelie a lui Luca se caracterizează printr-o descriere 

bogată în expresie a faptelor Mântuitorului nostru Iisus Hristos. 

În partea a doua a lucrării am tratat strict pildele specifice numai lui Luca și 

exegeza lor. 

Parabolele relatate numai de Evanghelistul Luca sunt în număr de optsprezece. În 

fiecare dintre ele vom afla învăţături dogmatice, eshatologice �i,  îndeosebi, învăţături 

morale, întrucât Sfântul Ev. Luca, faţă de ceilalţi evangheli�ti sinoptici, a arătat o oarecare 

înclinaţie deosebită către aspectul social al învăţăturii Mântuitorului. 

1. Parabola celor doi datornici (Lc. 7, 40-48). Face parte din pericopa care 

istorise�te ungerea Mântuitorului în casa fariseului Simon (7, 36-50). Scena ungerii se 

petrece într-o localitate din Galileea, în primul sau al doilea an de activitate publică a 

Mântuitorului. Parabola are caracter dogmatic �i moral, ilustrând milostivirea divină 

pentru păcăto�ii care se pocăiesc, arătând rolul virtuţii iubirii de Dumnezeu în dobândirea 

mântuirii.7 

Învăţătura care se desprinde din această parabolă este iertarea, privită ca mijloc ce 

                                                   
7 Diac. Prof. Nicolae Nicolaescu, Actualitatea parabolelor istorisite în Evanghelia după Sf. Luca, în ,,Studii 

Teologice”, Nr. 5-6/1952, p. 274. 



Pilde specifice Evangheliei după Luca 
 

9 

 

reface legătura de dragoste �i comuniune între Dumnezeu �i om, implicit între oameni. 

Dumnezeu, în nemărginita Sa iubire pentru oameni, a hotărât de la început să-i ierte pe 

oameni �i să restaureze relaţia acestora cu El. 

2. Parabola samariteanului milostiv (10, 29-37). Parabola samarineanului 

milostiv  a fost rostită în apropiere de Ierihon, pe drumul Ierusalimului, după înapoierea 

celor �aptezeci din misiunea de probă. Ea constituie răspunsul Mântuitorului la întrebarea 

legistului care, dorind să se mântuiască, voia să afle cine este aproapele său (10, 25-28). 

Parabola porne�te de la condamnarea dispreţului �i a urii iudeilor faţă de populaţia 

mixtă din Samaria �i arată că aproapele nostru este orice om aflat în nevoie sau suferinţă, 

fără deosebire de rasă, de neam, de condiţie socială, de religie sau de altceva de acest 

fel.8 

Parabola este, de fapt, un răspuns dat de Mântuitorul unui învăţător de Lege, care-

L întreabă: „Învăţătorule, ce să fac ca să mo�tenesc viaţa de veci?” (Lc. 10, 25), numele 

de „învăţător de lege” îl văde�te ca un specialist în învăţăturile religioase, având o 

oarecare autoritate faţă de alte persoane în interpretarea Scripturii. Avea dreptul de a se 

pronunţa în hotărârile de natură teologică �i morală. El vine la Mântuitorul cu gândul de 

a-L ispiti. �tia foarte bine ce trebuia să facă, însă dorea să audă care este răspunsul lui 

Iisus �i, prin aceasta, să aibă ocazia să-L acuze că nu cunoa�te cele cinci cărţi ale lui 

Moise.9 

Parabola samariteanului milostiv are o deosebită importanţă pentru înţelegerea 

cre�tină a fenomenului social. Când se simt ameninţaţi de vreo primejdie, când cad 

victimă nedreptăţii, când dau piept cu necazurile �i când sunt loviţi personal de vreo 

suferinţă fizică sau morală, toţi oamenii reacţionează la fel: încearcă mai întâi să 

îndepărteze primejdia, dau apoi pe faţă �i condamnă cu indignare nedreptatea, încearcă 

după aceea să evite, să împuţineze �i să aline suferinţa, combat cu dârzenie cauzele răului, 

î�i apără din toate puterile viaţa, munca, demnitatea �i fericirea, se străduiesc fără încetare 

să învingă necazurile �i, în sfâr�it, dacă-�i dau seama ca nu se pot salva singuri, cer 

ajutorul frăţesc al semenilor lor. 

3. Parabola prietenului inoportun (11, 5-8).  Este menită să sublinieze 

necesitatea stăruinţei în rugăciune �i să ilustreze eficacitatea rugăciunii insistente a 

                                                   
8 Diac. Prof. Nicolae Nicolaescu, Actualitatea parabolelor istorisite în Evanghelia după Sf. Luca, în ,,Studii 

Teologice”, Nr. 5-6/1952, p. 276. 
9 Pr. Lect. Dr. Ilie Melniciuc, suport de curs pentru Noul Testament, anul I, semestrul II, Iași. 



Pilde specifice Evangheliei după Luca 
 

10 

 

credincio�ilor. Prin ea,  Mântuitorul ne porunce�te să nu descurajăm în faţa primului 

refuz, ci, dimpotrivă, să ne rugăm lui Dumnezeu până vom fi ascultaţi. După ce 

Mântuitorul îi învăţă pe ucenicii Săi cum să se roage, rostind rugăciunea domnească, Tatăl 

nostru, îi învaţă prin pilda rostită folosul �i roadele rugăciunii făcute cu stăruinţă, 

îndemnându-i totodată să nu cadă în deznădejde. 

Prin această parabolă  Mântuitorul vrea să arate că, a�a cum vecinul îi împline�te 

rugămintea prietenului de la u�ă, �i Dumnezeu va asculta �i împlini rugăciunile oamenilor 

numai dacă sunt făcute cu stăruinţă.10 

4. Parabola bogatului lacom (12, 13-21). Pilda a fost rostită de Mântuitorul în 

perioada când se afla în ţinuturile din Pereea, în misiunea de propovăduire a Evangheliei 

Sale. Pentru a reu�i să pătrundem mai bine înţelesul acestei pilde este nevoie să ne oprim 

mai întâi la cauzele care L-au determinat pe Mântuitorul să o spună. Un om din mulţime 

vine la Mântuitorul Iisus �i se plânge că fratele său nu vrea să-�i împartă cu el mo�tenirea. 

Cei doi fraţi î�i luaseră fiecare partea din mo�tenire, încă din momentul când părinţii erau 

în viaţă, iar acum, după moartea lor,  acesta dorea ca fratele său să-i cedeze �i el o parte 

din mo�tenire.11 El nu merge la un judecător pentru că avea convingerea că are mari �anse 

să piardă �i de aceea apelează la Mântuitorul, �tiind că El face bine tuturor �i, prin 

autoritatea �i prestigiul pe care-L  avea în popor, va reu�i să-l înduplece pe fratele său, să 

împartă averea cu el. 

Principala învăţătură care se desprinde din această parabolă este preţuirea valorilor 

spirituale care mântuiesc sufletul, folosindu-ne de bunurile materiale, ca daruri oferite de 

Dumnezeu atât cât este necesar întreţinerii vieţii.12 Îngrijindu-ne mai întâi de cele 

spirituale pentru a spori pe treptele credinţei, Dumnezeu se va îngriji pentru fiecare �i de 

cele necesare trupului,  după cum Însu�i Mântuitorul spune: „Căutaţi mai întâi împărăţia 

lui Dumnezeu �i dreptatea Lui �i toate acestea se vor adăuga vouă” (Mt. 6, 33). 

5. Parabola slugilor care-�i a�teaptă stăpânul de la nuntă (12, 35-38). Parabola 

are caracter eshatologic, fiind concluzia sfaturilor date de Mântuitorul mulţimii de a 

agonisi comoară în cer prin săvâr�irea faptelor  de milostenie. Parabola este un îndemn la 

priveghere permanentă pentru ca fiecare să fie pregătit în orice moment pentru chemarea 
                                                   
10 Pr. Prof. Dr. Ion Bria, Dicționar de teologie ortodoxă, Ediția a II-a, Editura Institutului Biblic și de Misiune, 

București, 1994, p. 91. 
11 E. Raymond, Fitzmyer, A. Joseph, Murphy, E. Roland Brown, Introducere și comentariu la Sfânta Scriptură, 

traducere de Grosan, P. Dumitru, Vol. I, Editura Galaxia Gutenberg, 2005, p. 77.  
12 Ibidem. 



Pilde specifice Evangheliei după Luca 
 

11 

 

ce se va face la Parusie. Pentru cre�tinismul ortodox parabola este semnificativă, deoarece 

exprimă relaţia între Domn �i rob (slujitor, slugă, serv) care continuă �i după moarte.  

6. Parabola slugii care a cunoscut �i care n-a cunoscut voia stăpânului (12, 47-

48). Ca �i cea anterioară, parabola are caracter eshatologic fiind concluzia acesteia. Ea a 

fost determinată de întrebarea adresată de Apostolul Petru, Mântuitorului: „Doamne, către 

noi spui pilda aceasta sau către toţi” (Lc. 12, 41). Din conţinutul primei parabole  reiese că 

ea a fost adresată către orice cre�tin care are datoria să a�tepte venirea a doua a Domnului 

pentru a fi răsplătit cu fericirea ve�nică, însă: „sluga aceea care a �tiut voia stăpânului �i 

nu s-a pregătit, nici n-a făcut voia lui, va fi bătută mai mult. �i cea care n-a �tiut, dar a 

făcut lucruri vrednice de bătaie, va fi bătută puţin. �i oricui i s-a dat mult, mult i se va 

cere, �i cui i s-a încredinţat mult, mult i se va cere” (Lc. 12, 47-48). 

Parabola are următorul mesaj: credinciosul iconom care este �i înţelept va fi atent 

la obligaţiile pe care stăpânul său i le-a conferit pentru un anumit timp, cunoscând că la 

final va avea loc răsplătirea sa. 

Faţă de parabola din Mt. 24, 45-51, care accentuează caracterul eshatologic, al 

iminentei Parusii a Domnului, parabola din Evanghelia după Luca exprimă mai mult 

atenţionarea că noi suntem administratori în numele lui Dumnezeu, iar voia Lui trebuie 

împlinită în viaţa noastră. 

7. Parabola smochinului neroditor (13, 6-9). Simplitatea parabolei care face 

referire la starea de continuă pocăinţă �i a�teptare a împlinirii milostivirii Stăpânului, este 

expusă doar de Sf. Luca, în drumul cunoa�terii, spre Ierusalim. Folosindu-se de imaginea 

unei plantaţii de vie, în care se găse�te un smochin, Mântuitorul exprimă o judecată 

voalată pentru cei din Israel care nu aduc roadele cerute de Stăpân. Această parabolă 

ilustrează necesitatea pocăinţei pentru viaţa viitoare. Ea scoate în evidenţă apropierea 

pedepsei pentru cei păcăto�i, arătând totodată că la judecată vor fi pedepsiţi nu numai cei 

care au făcut fapte vrednice de osândă, ci �i cei care nu au făcut faptele cele bune.13 

8. Parabola despre ocuparea locurilor la mese (14, 7-13). Mântuitorul roste�te 

pilda, combătând spiritul fariseic manifestat cu prilejul ocupării locurilor le mese de către 

ace�tia (Lc. 14, 7-11). Mântuitorul observă la farisei străduinţa de a ocupa locurile cele 

mai de seamă, care, de obicei, erau rezervate dinainte pentru cei mai apropiaţi gazdei. Dar 

ei, cu spiritul lor plin de mândrie, se socoteau a fi oaspeţi de seamă �i căutau cu orice preţ 

să ocupe locurile de onoare.  

                                                   
13 Ion Panazan, Maria Daniela Buzași, Parabolele biblice, Editura Reîntregirea, Alba Iulia, 2010, p. 83. 



Pilde specifice Evangheliei după Luca 
 

12 

 

Pentru a mustra acest comportament orgolios, Mântuitorul spune următoarea 

parabolă ca rezultat al acestor proaste obiceiuri pe care le deprinsese poporul. Din 

parabolă învăţăm în primul rând faptul că mândria îl duce pe om la căderea din treptele 

virtuţii, iar smerenia este calea de dobândire a cinstei, înălţându-l pe om în faţa tuturor. 

Mântuitorul vrea să sublinieze că ii este mai folos este omului să se smerească, „să se 

a�eze în locul cel mai de pe urmă” pentru că smerenia va fi apreciată �i va fi chemat la un 

loc de cinste. 

9. Parabola celor invitaţi la cina cea mare (9, 15-24). Această parabolă poate fi 

plasată în cadrul poveţelor de la masă, prin care Mântuitorul se adresează mai întâi celor 

invitaţi (Lc. 14, 7), apoi gazdei (Lc. 14, 12), în cele din urmă unuia dintre oaspeţi (Lc. 14, 

15). Mai precis, ea a fost determinată de afirmaţia pe care un fariseu, aflat la masă 

împreună cu Mântuitorul, o face, zicând înaintea tuturor: „Fericit este cel ce va prânzi în 

împărăţia lui Dumnezeu” (Lc. 14, 15). Rostind această parabolă Mântuitorul are în vedere 

ospăţul mesianic, de care vor avea parte doar cei ce au acceptat �i au participat la cina 

organizată pe Pământ, adică la credinţa în Mântuitorul ca Fiu al lui Dumnezeu �i Mesia. 

Gazda din parabola prezentată, făcând afirmaţia că niciunul din cei care nu au venit la 

cină nu va gusta din ea, este de la sine înţeles că, odată refuzată invitaţia, nu vor avea 

parte de ea.14 Principala învăţătură pe care trebuie să o extragem din această parabolă este 

răspunsul pozitiv pe care orice om trebuie să-l dea la chemarea lui Dumnezeu, participând 

cu toată fiinţa la învăţăturile cele mântuitoare, lăsate aici de Mântuitorul �i propovăduite 

de apostoli �i de urma�ii lor, de-a lungul timpului. Lepădându-ne de plăcerile din lumea 

aceasta �i căutând hrana cea bună pentru suflet vom dobândi comuniunea cu Hristos �i 

împărăţia cerurilor în ve�nicie.15 

10. Parabola omului care vrea să-�i zidească turn �i a împăratului care se 

pregăte�te de război (14, 28-33). Pilda aceasta o găsim doar în Evanghelia după Luca, 

fiind urmată de pilda regelui care merge la război (Lc. 14, 31-32), încât cele două pot fi 

considerate pilde gemene. Ele sunt inserate în relatarea călătoriei către Ierusalim din 

Evanghelia de la Luca (9, 51-19, 27). Scopul acestor pilde este de a învăţa pe cei care se 

încumetă în lucrarea de a deveni ucenicii lui Iisus, Mântuitorul, să nu desconsidere 

greutatea misiunii care îi a�teaptă. Putem aprecia că ambele parabole au în vedere starea 

duhovnicească a acelora care se hotărăsc să îndeplinească cele trei sfaturi evanghelice: 

                                                   
14 Serafim Papacosta, Parabolele Domnului, Editura Reîntregirea, Alba Iulia, 2005, p. 121. 
15 Ibidem, p. 164. 



Pilde specifice Evangheliei după Luca 
 

13 

 

ascultarea necondiţionată, sărăcia de bunăvoie �i castitatea.16  

Pe măsură ce este citită �i interiorizată, pilda oferă o provocare pentru cei căldicei 

sau �ovăielnici, care sunt deja următorii lui Hristos. Pilda nu este prezentată în 

Evanghelia după Sfântul Luca pentru a descuraja persoanele, ci pentru a le determina să 

se autoaprecieze. Ascultătorul sau cititorul angajat în slujirea lui Hristos deja începe să 

construiască turnul. Mai este necesar să continue �i să completeze ceea ce a fost început. 

11. Parabola despre drahma pierdută (15, 8-10). Parabola se prezintă sub 

forma unei întrebări adresate în special fariseilor �i cărturarilor. Astfel, El spune: „... care 

femeie, având zece drahme, dacă pierde o drahmă, nu aprinde lumina �i nu mătură casa �i 

nu caută cu grijă până ce o găse�te? �i găsind-o, cheamă prietenele �i vecinele sale, 

spunându-le: Bucuraţi-vă cu mine, căci am găsit drahma pe care o pierdusem. Zic vouă, 

a�a se face bucurie îngerilor lui Dumnezeu pentru un păcătos care se pocăie�te” (Lc. 15, 

8-10). 

Parabola se sfâr�e�te cu o declaraţie pe care Mântuitorul o roste�te �i care a rămas 

memorabilă: „Zic vouă, a�a se face bucurie îngerilor lui Dumnezeu pentru un păcătos care 

se pocăie�te” (Lc. 15, 10). A�adar, pentru a exprima această stare de bucurie, Mântuitorul 

Iisus folose�te gradul comparativ – „mai multă bucurie” – vrând să arate că  pentru cei 

drepţi bucuria Părintelui era permanentă, dar pentru un om rătăcit de la calea dreaptă care 

se întoarce acea bucurie era pierdută, iar acum regăsirea a produs o stare de bucurie �i mai 

mare. În concluzie, îndreptarea oricărui păcătos este câ�tigarea lui pentru împărăţia lui 

Dumnezeu.17 

12. Parabola fiului risipitor (15, 11-32). Parabola face parte dintr-o triadă de 

pilde ce au ca temă unică bucuria Tatălui pentru regăsirea omului pierdut din pricina 

păcatului18. În această parabolă Mântuitorul zugrăve�te în culori vii dragostea 

dumnezeiască pentru fiecare om păcătos care se pocăie�te �i se îndreaptă spre Dumnezeu. 

Din parabolă trebuie să reţinem că drumul întoarcerii de pe calea păcatelor 

reprezintă mai mult partea de contribuţie a credinciosului la mântuirea proprie. Dar harul 

lui Dumnezeu nu-l părăse�te, ci îl ajută în diferite chipuri, mai ales atunci când are mai 

multă nevoie,  când crede că este părăsit de toţi. Dumnezeu face în a�a fel încât păcatul să 

nu-i mai producă omului plăcere, ci suferinţă pentru ca să trezească în el con�tiinţa 

                                                   
16 Pr. Conf. Dr. Petre Semen, Vorbirea în pilde în cărțile Sfintei Scripturi , în ,,T.V.”, Nr. 11-12/1992, p. 30. 
17 Ibidem, p. 178. 
18 Giovanni Lonardi, Il figlio perduto e ritrovato în http://digilander.libero.it/longi48/Luca%2015,11-32.pdf 



Pilde specifice Evangheliei după Luca 
 

14 

 

căderii; îl determină să-�i aducă aminte de bunurile pierdute �i îl îmbărbătează ca să se 

poată ridica.19 

13. Parabola iconomului incorect (16, 1-3). Pilda este rostită de Mântuitorul 

înaintea ucenicilor, având ca principale învăţături, în primul rând folosirea bunurilor 

materiale în scopul ajutorării celor lipsiţi, iar în al doilea rând, �i ceea ce este mai evident, 

hotărârea fermă �i prudenţa cu care fiecare om trebuie să urmărească în viaţă să facă tot 

ceea ce-i stă în putere să-�i mântuiască sufletul. 

Această pildă urmăre�te să arate modul în care curajul �i îndrăzneala de a trece 

peste o situaţie limită, cu bună con�tiinţa �i spre folosul altora, sunt mai bine văzute decât 

comportamentul lipsit de curaj sau de dorinţa de ură a acelora care respectă strict Legea. 

După ce sfâr�e�te această învăţătură Mântuitorul spune: „fiii veacului acestuia sunt mai 

înţelepţi în neamul lor decât fiii luminii” (v. 8). Referitor la aceste cuvinte, Arhiepiscopul 

Teofil Herineanu spune: „Este o constatare cât se poate de justă, dar o constatare care se 

referă numai la viaţa aceasta pământească a oamenilor, la viaţa aceasta pe care mulţi 

dintre aceia cred numai în ea, o socot unica cu putinţă �i, ca atare, nu înţeleg să �i-o 

orânduiască decât numai potrivit intereselor proprii.20  

Pentru a recepţiona corect mesajul pe care Mântuitorul a dorit să-l lase prin 

intermediul acestei parabole, nu trebuie să privim cu insistenţă la faptele iconomului care 

sunt într-adevăr de condamnat, căci nu aceasta urmăre�te Hristos, ci să-i urmăm dorinţa de 

a face tot ce ne stă în putere să începem o viaţă nouă în Hristos �i să săvâr�im în tot timpul 

fapte bune pentru a fi plăcuţi înaintea lui Dumnezeu.21 

14. Parabola bogatului nemilostiv �i a săracului Lazăr (16, 19-31). Mântuitorul 

Iisus Hristos se afla într-o perioadă în care predica intens. După ce spuse pilda iconomului 

incorect, fariseii îl batjocoreau22. Cu parabola bogatului nemilostiv și a săracului Lazăr, 

Sf. Ev. Luca încheie reflecția sa asupra bogăției, temă ce a debutat în Lc. 16, 1.23  

                                                   
19 Diac. N. I. Nicolaescu, Actualitatea parabolelor istorisite în Evanghelia după Sfântul Luca, în revista „Studii 

Teologice”, nr. 5-6, 1952, p. 286. 
20 Ibidem, p. 706. 
21 Diac. N. I. Nicolaescu, Actualitatea parabolelor istorisite în Evanghelia după Sfântul Luca, în revista „Studii 

Teologice”, nr. 5-6, 1952, p. 287. 
22 Ibidem, Actualitatea parabolelor istorisite în Evanghelia după Sfântul Luca, în revista „Studii Teologice”, nr. 

5-6, 1952, p. 287. 
23

 La parabola del povero Lazzaro (Lc. 16,19-31) în La Scala 64/5, 2010, p. 337-342, în 

http://nuovozenith.files.wordpress.com/2011/10/la-parabola-del-povero-lazzaro7.pdf 



Pilde specifice Evangheliei după Luca 
 

15 

 

Prin soarta bogatului Mântuitorul Hristos ne arată, că lipsa de fapte bune este 

egală cu săvâr�irea de fapte rele. În viaţa sa de pe pământ bogatul nu apare ca un asupritor 

sau brutal, dar această lipsă de păcate nu-l face mai bun, de aceea el merge în locul unde 

merg toţi păcăto�ii. El este asemenea smochinului neroditor sau asemenea slugii care �i-a 

îngropat talantul în pământ. 

Prin pildele sau parabolele Sale, Mântuitorul ne învaţă că nimeni nu se poate 

mântui fără fapte bune, că strângerea de bunuri materiale în mod egoist reprezintă o 

abatere gravă de la legea divină, creând o ruptură între om �i Dumnezeu, că intrarea în 

Împărăţia Cerească este posibilă numai dacă viaţa de pe pământ este trăită în sfinţenie, că 

legătura de comuniune cu Dumnezeu �i cu sine este întreţinută numai prin păstrarea 

comuniunii cu semenii, iar omul are datoria ca, prin puterile lui, să participe la instaurarea 

Împărăţiei încă de aici de pe pământ.24 

15. Parabola slugilor nefolositoare (17, 7-10). Scurtimea parabolei nu precizează 

sensul obligaţiilor ce decurg din raportul slujitor-stăpân, de�i scopul ei este de a evidenţia 

valoarea slujirii depline. Sf. Luca reduce cadrul parabolei la o singură slugă, care trebuie 

să-�i împlinească slujirea. Cerinţele împărăţiei lui Dumnezeu devin obligaţii pentru noi, în 

calitate de slujitori definitivi �i mereu activi ai poruncilor divine. Parabola împrumută 

locurile �i slujirile specifice din vremea Mântuitorului. După ce un om �i-a împlinit 

lucrarea zilnică, soţia, în virtutea reciprocităţii slujirii, poate să-i pregătească hrana �i să-l 

a�tepte când se întoarce. Dar un slujitor - cum este cel de la o stână, unde nu există femei 

- trebuie să împlinească această slujire.  

16. Parabola judecătorului nedrept (18, 1-8). Ilustrează, ca �i aceea, a prietenului 

inoportun (11, 5-8), eficacitatea rugăciunii stăruitoare. De aceea ea  începe cu afirmatia 

Sf. Luca: „�i le spunea in pildă, că trebuie să se roage �i să nu se lenevească”, �i încheie 

cu cele rostite de către Mântuitorul: „Auziţi ce zice judecătorul nedreptăţii? Dar 

Dumnezeu nu va izbăvi pe ale�ii Săi, oare strigă către El ziua �i noaptea, �i va răbda mult 

pentru ei? Zic vouă, că îi va izbăvi îndată”. 

�� �i în această pildă este evidentă legătura dintre rugăciune �i împărăţia lui 

Dumnezeu. La fel ca în Lc. 11, 5-8, unde puterea rugăciunii prietenului de la miezul nopţii 

este mi�cătoare, avem cererea văduvei pentru ca dreptatea lui Dumnezeu să se 

înfăptuiască inca din acest veac. 

                                                   
24 Prof. N. Chiţescu, Predică la Duminca a 22-a după Rusalii, în revista „Mitropolia Olteniei”, an XXVI, nr. 11-

12, 1974, p. 988, (Cf. Giovanni Papini, Istoria lui Hristos, trad. din limba franceză, 1926, p. 190). 



Pilde specifice Evangheliei după Luca 
 

16 

 

 17. Parabola vame�ului �i a fariseului (18, 9-14). Pilda apare imediat după 

parabola văduvei stăruitoare (18, 2-8), care reprezintă o povăţuire către cei ce se fac 

următorii Mântuitorului Iisus Hristos, începând să se roage din inimă (18, 1). Parabola 

prezentă se referă la rugăciune atât în introducere cât �i în concluzii. Dar nu vorbe�te de 

rugăciune în sine, ci de modul în care ne plecăm înaintea Domnului.25  

 Faptul că parabola e marcată de multe semitisme �i reflectă obiceiul din vremea 

lui Iisus, adaugă un plus de originalitate �i superioritate judecăţii comune. Aceasta este, 

fără îndoială, o parabolă provenită direct de la Mântuitorul Iisus Hristos.26 Parabola 

suferă o schimbare în modul �i conţinutul rugăciunii comune �i personale. Rugăciunea, 

în momentele ei de înălţare faţă de Dumnezeu, duce la împăcare, dar parabola ne oferă 

învăţătura despre mântuire sau îndreptare. Termenul este des folosit în Biserică, 

îndreptarea prin credinţă, vazuta ca act iniţial de aderare la valorile propuse de 

Dumnezeu noului ucenic, rămânând subiectul unor dezbateri confesionale.27 

Învăţătura acestei parabole e simplă. Iisus afirmă că oricine nădăjduie�te în mila lui 

Dumnezeu e în relaţie apropiată cu Dumnezeu. 

18. Parabola celor zece mine (19, 11-27). Ultima parabolă prezentată de Sf. 

Evanghelist Luca,  în secţiunea dedicată călătoriei spre Ierusalim (Lc. 9, 51-19, 28),  este 

asemănătoare cu pilda talanţilor din Evanghelia după Matei, prezentând totu�i diferenţe 

semnificative faţă de aceea.Astfel,pilda minelor are un final diferit de cel al talanţilor, 

deoarece împăratul cere aducerea „vrăjma�ilor” săi, adică a celor ce nu l-au dorit pe tron 

și a celor ce nu l-au slujit pentru ca în fața sa să fie uciși. 

În partea a III-a a lucrării am evidențiat o dimensiune mai profundă a pildelor lui 

Luca, punand accentul pe teologia care se desprinde din aceste pilde, dogmatică și 

morală. 

Mai întâi,  este problema mântuirii. Cum puteau fi inclu�i neevreii ca popor al lui 

Dumnezeu la egalitate cu evreii, problemă care se extindea până la chestiuni precum 

participarea la masa de comuniune �i eliminarea necesităţii circumciziei? 

În al doilea rând, era aparentul paradox al pretenţiei că planul lui Dumnezeu se 

derula, în timp ce evreii,primii  destinatari ai Evangheliei, răspundeau în mare măsură în 
                                                   
25 Prof. Dr. Iustin Moisescu, Originalitatea parabolelor Mântuitorului, Editura Unirea, Râmnicu-Valcea, 1945, 

p. 122. 
26 Diac. Prof. Nicolae Nicolaescu, Actualitatea parabolelor istorisite în Evanghelia după Sf. Luca, în ,,Studii 

Teologice”, Nr. 5-6/1952, p. 289. 
27 Ibidem, p. 163. 



Pilde specifice Evangheliei după Luca 
 

17 

 

mod negativ. Cum puteau fiii  �i mesagerii lui Dumnezeu, în special Pavel, să întâmpine 

atât de multă ostilitate? 

În al treilea rând era problema explicării modului în care persoana �i învăţătura îl 

prezintă pe Iisus ca pe un osândit nevinovat care Se încrede în Dumnezeu (Lc. 23, 26-56; 

Ps. 22, 8-9; 19; 69, 22; 31, 6). 

În centrul preocupării lui Luca de a-l lini�ti pe Teofil este discutarea detaliată a 

planului lui Dumnezeu. Luca subliniază �i enunţă această temă mai mult decât oricare 

dintre evanghelistii sinoptici. 

 Tema planului lui Dumnezeu este susţinută de nota promisiunii �i a împlinirii 

care străbate întreaga Evanghelie �i cartea Faptelor, raportată în special la Scripturi. 

Apelul la Vechiul Testament se concentrează asupra a trei domenii: hristologie, 

respingerea lui Israel și includerea neevreilor �i dreptatea finală. Ultimele două teme sunt 

mai proeminente în Fapte, pe măsură ce „Calea” (Fapte 24, 14) este prezentată �i apărată 

în faţa diferitelor acuze, în special a�a cum este reprezentată de eforturile Sf. Ap. Pavel în 

rândul neevreilor. Cu toate acestea, tema neevreilor care răspund Evangheliei în timp ce 

Israel se poticne�te, este prezentă în numeroase texte (Lc. 2, 34; 3, 4-6; 4, 25-27; 7, 1-10; 

10, 25-37; 11, 49-51; 13, 7-9, 23-30, 31-35; 14, 16-24; 17, 12-19; 19, 41-44). 

În centrul planului de răscumpărare rămâne Hristos �i mântuirea adusă de El. Cine 

este Iisus? Ce aduce El? De unde �tim că El este Alesul lui Dumnezeu? Din punct de 

vedere hristologic ceste întrebări sunt esenţiale pentru Luca.  

 Evanghelistul Luca dezvoltă cu mare atenţie portretul pe care i-L face lui Iisus, 

de�i această trăsătură nu este universal recunoscută. Unii spun că hristologia lui Luca este 

mai mult un amestec decât un întreg unitar; este o colecţie de tradiţii variate, „cea mai 

variată din Noul Testament”.28 

Într-una dintre parabole, regele pleacă „să-�i ia o împărăţie” (Lc. 19, 14-15). În 

timp ce este audiat de către sinedriul bătrânilor evrei, Luca afirmă limpede că din acel 

moment Iisus va fi la dreapta lui Dumnezeu (Lc. 22, 69). În final, apelul la Psalmul 110 

descrie prezenţa autorităţii regale, guvernând de la dreapta lui Dumnezeu.29 

Astfel, împărăţia este pământească, adică Iisus va domni ca un urma� davidic pe 

pământ �i va aduce izbăvire totală, exercitându-�i suveranitatea peste toate lucrurile. 

                                                   
28 Leon Xavier Dufour, Dictionary of Biblical Theology, Editura Geoffrey Chapman, London, 1988, p. 49. 
29 A. Vacant Mangenot, E. Amann, E., Dictionnaire de theologie catholique, Vol. 1, Editura Librairie Letouzey 

et Ane, Paris, 1926, p. 92. 



Pilde specifice Evangheliei după Luca 
 

18 

 

Această speranţă este cel mai puternic exprimată în naraţiunea �i în cântările din Luca 1, 

32-33, 46-55, 69-75. Discursurile �i remarcile eshatologice din Fapte 1, 11 �i din Fapte 3, 

18-21 arată că speranţa viitoare nu a fost absorbită în tema inaugurării prezente, ci rămâne 

vie, conectată la rădăcinile ei din Vechiul Testament. Dumnezeu este credincios �i î�i 

împline�te toate promisiunile. 

Cele mai importante evenimente ale mântuirii lui Dumnezeu sunt învierea și 

înălţarea. Dintre evangheli�ti doar Luca menţionează �i detaliază înălţarea, eveniment 

care, în opinia lui, asigură legătura dintre Luca 24 �i Fapte 1 (semnificaţia ei fiind 

explicată mai departe în Fapte 2, 23-24, 30-36; 3, 14-15, 21; 4, 10-12; 5:30; 17, 31). Un 

mântuitor înviat este unul care poate domni �i î�i poate desăvâr�i promisiunea. El este 

Acela care poate ierta �i proclama iertarea, revărsându-�i binecuvântările (Fapte 2, 21; 4, 

12; 10, 43). Mai mult, realitatea permanentă a autorităţii lui Hristos este demonstrată prin 

activitatea celor care slujesc „în Numele Lui” (Fapte 2, 38; 3, 6, 16; 4, 6, 10; 8, 11-12; 9, 

27-28; 10, 48; 19, 5). Înălţarea demonstrează că El este Domn.30 

Hristos aduce promisiune �i mântuire. Mântuirea implică împărtă�irea speranţei, 

experimentarea împărăţiei, gustarea iertării �i participarea la lucrarea Duhului care 

împuternice�te. Tot a�a cum Persoana lui Iisus revelează caracterul �i 

dăruirea Celui care aduce binecuvântarea, învăţătura �i lucrarea Lui explică �i proclamă 

rezultatele dorite. Iisus era un învăţător �i un taumaturg (Lc. 4, 14-15, 31-32, 44; 6, 17-19; 

7, 22). După cum am văzut, învăţătura Lui se focaliza pe bunurile împărăţiei. Această 

oportunitate este descrisă ca fiind eliberarea �i vindecarea specifice Jubileului (Lc. 4, 16-

21; cf. Lev. 25, 10; Is. 61, 1-2), dar include totodată �i o chemare la onoarea etică ce 

reflectă experienţa binecuvântării (Lc. 6, 20-49).31  

 Parabolele demonstrează aceea�i preocupare dublă. Câteva dintre parabole se 

referă la planul lui Dumnezeu (Lc. 13, 6-9, 23-30; 14, 16-24; 20, 9-18), iar în câteva 

dintre acestea este implicată o scenă a mesei sau a ospăţului. Ospăţul înfăţi�ează nu doar 

bucuria mântuirii, ci �i comuniunea prilejuită de luarea mesei împreună în viitor, o 

realitate la care comunitatea poate acum să participe fără discriminări rasiale (Fapte 10-

11; 15). În poporul lui Dumnezeu trebuie să existe unitate.32 

                                                   
30 A. Joseph Fitzmyer, The gospel according to Luke , Vol. 1-9, Editura The Anchor Bible Doubleday, New 

York, 1993, p. 83. 
31 M. Viller Cavallera, F. J. Guibert, Dictionnaire de spiritualite, Tomul 9, Editura Beauchesne, Paris, 1976, p. 

261. 
32 Prof. Univ. Dr. Vasile Gheorghiu, Raportul literar dintre cele 3 Evanghelii dintâi sau problema sinoptică, în 



Pilde specifice Evangheliei după Luca 
 

19 

 

De�i Crucea este mai puţin proeminentă la Luca decât la Pavel, semnificaţia ei 

trece dincolo de o funcţie etică sau istorică �i ocupă o poziţie teologică importantă în 

învăţătura lui Luca. A�a cum am observat în studiul asupra lui Luca 22-23, Iisus este 

Osânditul Drept. Dar înţelesul morţii Lui este pus în lumină de două texte. Luca 22, 20 

afirmă că moartea lui Iisus Hristos inaugurează Noul Legământ cu Dumnezeu, în timp ce 

Fapte 20, 28 argumentează că Biserica era, în cuvintele lui Pavel, „câ�tigată” cu sângele 

lui Hristos. In moartea lui Hristos are loc inaugurarea Legământului �i o tranzacţie 

soteriologică. Această concepţie este întărită de alte două imagini. Substituirea lui Baraba 

cu Iisus reprezintă faptul că Iisus a luat locul unui păcătos, schimb subliniat mai puternic 

atunci când Luca observă că oamenii s-au raliat „într-un glas” acestei opţiuni nedrepte 

(Lc. 23, 18-25). Oferta paradisului pe care Iisus i-o face tâlharului pe când î�i dădeau 

duhul împreună (Lc. 23, 43) demonstrează că, în pofida morţii Sale, Iisus poate oferi 

viaţă.33 

Descrierea pe care Luca I-o face lui Iisus Hristos vizează în mod fundamental 

autoritatea Lui �i apoi promisiunea pe care El o aduce. Lucrarea mântuitoare a lui Iisus 

inaugurează împărăţia, îl izbăve�te pe păcătos, iartă păcatul, asigură Duhul, cheamă la o 

viaţă dedicată �i evlavioasă trăită în contextul speranţei în consumarea viitoare �i îi face 

pe toţi responsabili în faţa planului lui Dumnezeu. De fapt, toate promisiunile 

Legământului lui Dumnezeu sunt inaugurate de Hristos. Luca face cunoscută promisiunea 

avraamică a binecuvântării tuturor popoarelor pământului a�a cum este împlinită în Iisus 

(Fapte 3, 22-26). la fel �i speranţa davidică (Lc. 1, 31-33, 69; 22, 69; Fapte 2, 25-36) �i 

speranţa Duhului asociată cu venirea Noului Legământ (Lc. 22, 20; Fapte 2, 14-21). 

Teofil ar trebui să fie încurajat că Iisus poate �i într-adevăr izbăve�te pe baza acestor 

promisiuni. Dar cine formează noua comunitate �i ce trebuie să fie ea? Cum se raportează 

hristologia la conţinutul �i la misiunea noii comunităţi în concepţia lui Luca? 

Învățăturile morale cuprinse în pildele specifice lui Luca sunt esențiale pentru 

mântuirea creștinului și scot în evidență virtuțile pe care Mântuitorul ni le-a dat în predica 

de pe munte. 

Astfel, din pilda samarineanului milostiv (10, 29-37) și din pilda bogatului 

nemilostiv și a săracului Lazăr (16, 19-31) credinciosul învăţă să aibă milă �i să se 

                                                                                                                                                               

„Candela”, 1923-1924, p. 48. 
33 Michel Gourgues, Parabolele lui Luca din amonte în aval, traducere din limba franceză de Marius Bitiușcă, 

Editura Sapienția, Iași, 2006, p. 88. 



Pilde specifice Evangheliei după Luca 
 

20 

 

grabească să-și ajute „aproapele”. 

Parabola fiului risipitor este un giuvaer de mare însemnătate �i nepreţuit al comorii 

evanghelice fiindcă ne înfăţi�ează atât de atrăgător milostivirea cu care Dumnezeu 

prime�te pe păcăto�ii care se pocăiesc. Parabola bogatului �i a lui Lazăr este la fel de 

importantă, deoarece ne prezinta foarte limpede starea fericită a celor evlavio�i �i drepţi 

în cer, dar �i nefericirea �i suferinţa păcăto�ilor la locul pedepsei. Acela�i scop îl 

urmăresc amândouă aceste parabole. Insa prin parabola risipitorului vrea să îl atragă pe 

cel păcătos la pocăinţă �i mântuire; pe când prin parabola bogatului �i a lui Lazăr vrea să-

l trezească pe păcătos din somnul păcatului �i al morţii. De fapt, este adâncit într-un somn 

greu ca într-o letargie îngrozitoare, cre�tinul care nu se treze�te atunci când se regăsește 

în aceste două parabole.34 

Iubirea de Dumnezeu și de aproapele este scoasă în evidență de pilde precum pilda 

slugilor care-�i a�teaptă stăpânul de la nuntă (12, 35-38), pilda slugilor care a cunoscut �i 

a slugii care nu a cunoscut voia stăpânului (12, 47-48), pilda celor invitaţi la cina cea 

mare (14, 15-24), pilda omului care vrea să-�i zidească turn �i a împăratului care se 

pregăte�te de război (14, 28-33). 

Căci dragostea către Hristos trebuie pusă mai presus de orice altă dragoste faţă de 

orice persoană sau lucru din lumea aceasta. Domnul spune în chip limpede: „Cel ce 

iube�te pe tată sau pe mamă sau pe fiu sau pe fiică sau pe soţie mai mult decât pe Mine, 

nu este vrednic de Mine” (Mt. 10, 37; Lc. 14, 26). Iubirea către Hristos trebuie să fie 

măsura, etalonul iubirii noastre către orice altă persoană dragă. Numai în caz că un cre�tin 

il iube�te pe Hristos va ajunge să iubească �i pe soţie �i pe celelalte persoane din familia 

sa într-un mod aducător de mântuire.35 

Parabola vame�ului �i a fariseului (18, 9-14)le  aminte�te cre�tinilor, cu mai multă 

insistenţă �i cu mai multă tărie, îndatorirea lor de a se pocăi cu smerenie �i de a se ruga. 

Ea este atât de concisă, pe cât este de încărcată de sens �i de învăţături, este descrierea 

adânc psihologică a două caractere diametral opuse, caractere la fel cu acelea pe care le 

putem întâlni în orice vremuri: caracterul unui om trufa�, pe de o parte, �i caracterul unui 

om smerit, pe de alta.36 

                                                   
34 Prof. Constantin Pavel, Cele două portrete morale din parabola fiului risipitor, în ,,Studii Teologice”, Nr. 9-

10/1975, p. 701. 
35 Simeon Mehedinți, Parabole și învățături din Evanghelie , Editura Sophia, București, 2002, p. 49. 
36 Gerhard-Paul Muller, Lukas-Evangelium, Editura Verlag Katholisches Bibelwerk, Stuttgart, 1977, p. 98. 



Pilde specifice Evangheliei după Luca 
 

21 

 

Această parabolă nu este rostită numai pentru fariseii �i vame�ii de atunci, din 

vremea când Mântuitorul era pe pământ. Din nicio epocă a istoriei nu au lipsit astfel de 

caractere. Nu există om care să nu aibă nevoie să se cerceteze pe sine, dacă nu cumva s-a 

format în sufletul său un caracter oarecum fariseic.  

În puţine cuvinte, Domnul zugrăve�te caracterul celui smerit, în persoana 

vame�ului care se ruga, prin rugăciunea lui smerită, el arăta o stare a sufletului său foarte 

importantă: adică pocăinţa, prin care �i-a dobândit îndreptarea �i mântuirea. Pocăinţa 

vame�ului pentru păcatele sale, rugăciunea vameșului, dorinţa �i dorul lui de a afla mila 

lui Dumnezeu, se arată diametral opuse încrederii fariseului în dreptatea sa, încredere 

care arată ideea că nici nu are nevoie de mila lui Dumnezeu.37 

Pornind de la acela�i prilej, Domnul a prezentat �i o a treia parabolă ca o 

completare �i o încununare a celor două dinainte. Dacă în precedentele, Domnul a arătat 

ce sentimente umplu inima lui Dumnezeu pentru păcăto�ii care se pocăiesc, în aceasta de 

acum va prezenta drama interioară întreagă a pocăinţei și a iertării păcătosului. Iar 

aceasta a treia parabolă este numită „parabola fiului risipitor”, fiind o podoabă de preţ a 

comorii evanghelice �i o lumină a parabolelor. În toată literatura omenirii, în toate 

maximele înţelepciunii omene�ti, nu poţi afla o comoară atât de nepreţuită de 

înțelepciune, milostivire, iubire, duio�ie, câtă este depusă în puţinele rânduri ale parabolei 

fiului risipitor.38 

Dreptatea, perseverența și corectitudinea sunt reliefate de pildele iconomului 

incorect (16, 1-3) și a judecătorului nedrept (18, 1-8).  Astfel, Hristos ne învaţă nu numai 

că nu trebuie să ne descurajăm când cerem de la Dumnezeu, prin rugăciuni, toate câte 

sunt necesare sufletului �i trupului, fără a le primi, ci, dimpotrivă, trebuie să avem 

răbdare �i credinţă, cu căldură �i cu stăruinţă neabătută, căci Domnul face întotdeauna 

dreptate. 

În concluzie putem spune că parabolele - prin conţinutul lor parenetic - adică de 

cxhorţiu �i de expunere înţeleaptă, însă într-un stil popular �i accesibil celor simpli - au 

fost prezentate de Sf. Luca mai întâi pentru scopul pedagogic pe care le-a urmărit autorul 

sfânt prin Evanghelia sa: acela de a-i face pe toţi cititorii sau ascultătorii să se angajeze pe 

calea ce duce spre împărăţia cerurilor, motiv pentru care apelează chiar �i la un proverb pe 

                                                   
37 J. Simon Kistemaker, Pildele Domnului Iisus, Editura Societății Biblice din România, București, 2009, p. 74. 
38 Prof. Dr. Iustin Moisescu, Originalitatea parabolelor Mântuitorului, Editura Unirea, Râmnicu Vâlcea, 1945, 

p. 92. 



Pilde specifice Evangheliei după Luca 
 

22 

 

care-l adaptează mesajului său: tot cre�tinul care pune piciorul în plug �i se uită înapoi nu 

este vrednic de împărăţia cerurilor! Apoi, el a înţeles - mai mult decât ceilalţi evangheli�ti 

- că acest mesaj poate fi transmis mai u�or, �i mai profund, prin parabole; �i asta într-un 

mod intuitiv: nu este timp de amânare pentru cel care vrea să fie numărat între fiii 

împărăţiei lui Dumnezeu! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Pilde specifice Evangheliei după Luca 
 

23 

 

 

 

BIBLIOGRAFIE GENERALĂ 
 

I. TEXTE BIBLICE 
 

1. Biblia sau Sfânta Scriptură, tipărită sub îndrumarea �i cu purtarea de grijă a Prea 

Fericitului Părinte Daniel, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, cu aprobarea 

Sfântului Sinod, Editura Institutului Biblic �i de Misiune al Bisericii Ortodoxe 

Române, Bucure�ti, 2008. 

2. Noul Testament cu Psalmii, cu aprobarea Sf. Sinod, Editura Institutului Biblic �i 

de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucure�ti, 2002. 

3. Evangile selon S. Marc, Évangile selon S. Luc/introd. critique et comm. par 

l'abbé L. Cl. Fillion; trad. française par l'abbé Bayle, Editure P. Lethielleux, Paris, 

1900-1901. 

 

II. AUTORI PATRISTICI �I POST PATRISTICI 
 

1. Sfântul Chiril al Alexandriei, Comentar la Sfânta Evanghelie dupa Luca, 

traducere din limba franceză de Babuș Gheorghe, în ,,Pelerinul Român”, 

Mănăstirea Portărița, 1998. 

2. Sfântul Ioan Gură de Aur, Omilii la Matei, în „P.S.B.”, vol. 23, Editura 

Institutului Biblic �i de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucure�ti, 1994. 

3. Idem, Scrieri, Colectia „P.S.B.”, Vol. 23, Editura Institutului Biblic și de 

Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, București, 1994. 

4. Idem, Omilii la parabola despre saracul Lazar si bogatul nemilostiv, Traducere 

din limba greacă veche și note de Adrian Tanasescu-Vlas, Editura Sophia, 

București 2002. 

5. Sfântul Teofan Zăvorâtul, Tâlcuiri din Sfânta Scriptură pentru fiecare zi din an, 

Editura Sophia, București, 1999. 



Pilde specifice Evangheliei după Luca 
 

24 

 

 

III. DICȚIONARE 
 

6. Bria, Pr. Prof. Dr. Ion, Dicționar de teologie ortodoxă, Ediția a II-a, Editura 

Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, București, 1994. 

7. Vacant, A.; Mangenot, E.; Amann, E., Dictionnaire de theologie catholique, 

Vol. 1, Editura Librairie Letouzey et Ane, Paris, 1926. 

8. Viller, M., Cavallera, F., Guibert, J., Dictionnaire de spiritualite, Tomul 9, 

Editura Beauchesne, Paris, 1976. 

9. Bocian, Martin, Dicționar enciclopedic de personaje biblice, traducere de Kraut 

Ursula, Lenz Iris, Dantis Gabriela și Spuhn Herta, Editura Enciclopedică, 

București, 1996. 

10. Carrez, Maurice; Morel, Francais, Dicționar grec-roman al Noului Testament, 

traducere de Badea, Gheorghe, Editura Societății Biblice Interconfesionale din 

România, București, 1999. 

11. Fouilloux, Danielle; Langlois, Anne; Moigne, Alice; Spiess, Francoise; 

Thibault, Madeleine; Trebuchon, Renee, Dicționar cultural al Bibliei, traducere de 

Vancu, Ana, Ediția a II-a, Editura Nemira, București, 2006. 

12. Stroe, A. Mihai, Dicționar englez – român al Bibliei autorizate: Geneza 

(Facerea) sau întâia carte a lui Moise, Editura Institutul European, 2008. 

 

IV. CĂRŢI DE SPECIALITATE 
 

13. Buzași, Ion; Panazan, Maria Daniela, Parabolele biblice, Editura Reîntregirea, 

Alba Iulia, 2010. 

14. Buzy, Denis, Les paraboles, 11ème edition, Editure Gabriel Beauchesne et ses 

fils, Paris, MCMXXXII [1932]. 

15. Cornițescu, Pr. Prof. Dr. Constantin, Sinopsa celor 4 Evanghelii, Editura 

Societății Biblice Interconfesionale, București, 2000. 

16. Fitzmyer, A. Joseph, The gospel according to Luke, Vol. 1-9, Editura The 

Anchor Bible Doubleday, New York, 1988. 

17. Gheorghiu, Dr. Vasile, Codex argentus upsaliensis, Editura Imprimeria 



Pilde specifice Evangheliei după Luca 
 

25 

 

Națională, București, 1939. 

18. Gourgues, Michel, Parabolele lui Luca din amonte în aval, traducere din limba 

franceza de Bitiușcă, Marius, Editura Sapienția, Iași, 2006. 

19. Kistemaker, J. Simon, Pildele Domnului Iisus, Editura Societății Biblice din 

România, București, 2009. 

20. Jeremias, Joachim, Parabolele lui Iisus, Editura Anastasia, București, 2000, 

New York, 1963. 

21. La Verdiere, Eugene, Luke, Vol. 5, Editura Veritas Publications, Dublin, 1984. 

22. Loisy, Alfred, L`Evangile selon Luc, Paris, 1924. 

23. Mehedinți, Simeon, Parabole și învățături din Evanghelie, Editura Sophia, 

București, 2002. 

24. Melniciuc, Pr. Dr. Ilie, Parabolele Evangheliei după Luca–aplicații exegetice, 

Editura Performantica, Iași, 2010. 

25. Idem, suportul de curs pentru Noul Testament, anul I, semestrul II. 

26. Moisescu, Prof. Dr. Iustin, Originalitatea parabolelor Mântuitorului, Editura 

Unirea, Râmnicu-Vâlcea, 1945. 

27. Muller, Gerhard-Paul, Lukas-Evangelium, Editura Verlag Katholisches 

Bibelwerk, Stuttgart, 1994. 

28. Nicolaescu, N. I. diacon, Sensul vieții sociale după Noul Testament, Editura 

Tipografiei „Cărților Bisericești”, București,  1946. 

29. Papacosta, Serafim, Parabolele Domnului, Editura Reîntregirea, Alba Iulia, 

2005. 

30. Ranga, Pr. Prof. Ioan Horia, Pilde creștine din învățătura Sfinților Părinți, 

Editura Universitatea Transilvania, Brașov, 2009. 

31. Ringgren, H., Luke’s Use of the Old Testament, în G. W. E. Nickelsburg (Ed.), 

Christians Among Jews and Gentiles, Philadelphia, Fortress Press, 1986. 

32. Schmid, Josef, L’evangelo secondo Luca, Editura Morcelliana, Brescia, 1957. 

33. Steiner, Rudolf, Evanghelia după Ioan și raporturile sale cu celelalte trei 

Evanghelii și mai ales cu cea a Sf. Luca, Editura Arhetip, București, 1997. 

34. Vladimirescu, Mihai Valentin, Biblical studies, Editura Universitaria, Craiova, 

2008. 

35. Gheorghiu, Prof. Univ. Dr. Vasile, Raportul literar dintre cele 3 Evanghelii 

dintâi sau problema sinoptică, în „Candela”, 1923-1924,pp.45-49. 



Pilde specifice Evangheliei după Luca 
 

26 

 

36. Pavel, Prof. Constantin, Cele două portrete morale din parabola fiului risipitor, 

în ,,Studii Teologice”, Nr. 9-10/1975, pp. 701-707. 

37. Semen, Pr. Conf. Dr. Petre, Vorbirea în pilde în cărțile Sfintei Scripturi, în 

,,T.V.”, Nr. 11-12/1992, pp. 28-41. 

 

V. SITOGRAFIE 
 

262. Antonio Borrelli santibeati.it San Lazzaro Mendicante e lebbroso 

263. Boldrini, Davide, La parola che educa alla carità: la parabola del Buon 

Samaritano. Percorso di formazione rivolto ai ministri straordinari della 

comunione eucaristica, Mantova, 7 febbraio 2009 – Seminario vescovile, în 

http://www.diocesidimantova.it/liturgia/samaritano.pdf 

264. Cathopedia, Parabola del fico sterile în  

http://it.cathopedia.org/wiki/Parabola_del_fico_sterile 

265. Kioulachoglou, Anastasio, La parabola del figliol prodigo, în 

http://www.christianarticles.it/La-parabola-del-figliol-prodigo.htm 

266. La parabola del povero Lazzaro (Lc. 16,19-31) în La Scala 64/5, 2010, p. 

337-342, în http://nuovozenith.files.wordpress.com/2011/10/la-parabola-del-

povero-lazzaro7.pdf 

267. Lonardi, Giovanni, Il figlio perduto e ritrovato în 

http://digilander.libero.it/longi48/Luca%2015,11-32.pdf 

268. Parabola del Buon Samaritano în 

http://www.ilcasaledimassamartana.it/per_riflettere/Samaritano.pdf 

 

 


